# 夜深人静—"向月"的省思

燕雁無心,太湖西畔隨雲去。數峰清若,商略黃昏雨。

第四橋邊,擬共天隨住,今何許?憑欄懷古,殘柳參差舞。《王國維》

詩是含蓄的,但含蓄不是朦朧,卻是意在"言外"。是從表層的意境直接進入深層的意境。是藝術想像的,合乎邏輯的結果。所謂「盡信書不如無書」,其表達的就是讀書要知"言外"之意,才能找到智慧(見地)。千萬不要在文字上"直覺"其意。這樣會以辭害義。尤其要研究易學,甚至"象"、"數",更要小心。因爲"象"的本身,就是抽象名詞,是以形象在表達的。如<u>易繫傳</u>言:「易者,象也;象者,像也」。其"像"字,就是"比擬"的形象化。「擬諸其形容,象其物宜,是故謂之象」。至於"數",表達的方式是說"氣",陰陽也。摸不清,摸不著,卻有其"數"在,故曰:"氣數"。氣之所至叫「在數」。

最能表達此"象數"觀念者,莫過於老子所說的:「道之爲物,惟恍惟忽,忽兮恍,其中有象。 (象) 恍兮忽,其中有物(數)」。這種恍惚的境界,正也是一種朦朧的境界。不可以明言,但其中真 的有物有象。(四化是有其象必有其物,由來於此)。 到此境界,可以"心融 (四化)以神化"。走入一 種"化境"的層次,把四化"遊心於物"解人迷津。正好也是莊子所說的—「可以意致 (意到)而"不可以 言傳"的境界」。斗數的四化,本來就有這種"功能"性,否則其名何以取四"化"?化什麼?化氣也。 唯獨通陰陽以化"數"也。才是星辰的"化氣"與"在數"解。但有誰能知"化氣"與"在數"的應用?

這一種功夫,要從納甲去觀察星辰,才能看出它們存在的事實。學斗數四化,不是完全在"象" 上說話。因爲在"象"一樣之下,而"星辰"不一樣時,解釋也是不一樣的,不可"以偏蓋全"。主要的 是在說明,所有四化的星辰都來自月亮,應用在納甲,這是對斗數星辰必知的常識。〔指參與十干 化曜共有的十五顆星〕

納甲對斗數是那麼重要嗎?是的,且是更肯定的。應用在哪裡?在"星辰"。四化之於斗數只是言"象"·(現象吉凶論)。星辰之於是斗數,講的是星之"本質性"。說的是"數"·(氣數在數論)。所以叫"斗中有數",簡稱「斗數」,名之所由來。因此,研究斗數,不能不知「象數」但斗數的象數,是什麼樣的象數?〈1〉大衍數〈2〉納甲〈3〉太玄數〈4〉……。

| 在天一星 | 在人一命 | 在地一辰 | 在人一性 |
|------|------|------|------|
| 性命一體 | 骨肉表裡 | 受生父母 | 同宗天地 |
| 乾坤大易 | 陰陽數理 | 欽天紫微 | 四化伏體 |
| 華山希夷 | 象數闡意 | 斗數真跡 | 河洛負禮 |
| 太極在躬 | 秘儀就易 | 易通天地 | 數化萬機 |
| 斗轉星移 | 天機化氣 | 披被十干 | 造化命理 |
|      |      |      |      |

……披被十干,造化命理的十天干是什麼?納甲天干,不是五行天干。爲什麼?怎麼才能證明星辰 四化與納甲有關?

## 月相納甲—與命同在

說明: 〈1〉納甲,指月相。在商朝就有"月相圖"的存在。

〈2〉納甲創始者,是西漢京房,象數易學家。

《京氏易傳》卷下有言:「分天地乾坤之象,益之以甲壬乙癸。震異之象配庚辛,坎離之象配戊己,艮兌之象配丙丁」。

〈3〉可是,到了<mark>後漢<u>魏伯陽</u>,轉變到丹道修煉上,以月象盈虧"升降"立意。以"寓言" 式寫參同契。學術的路線不相同於京氏。魏氏是皇帝內經的傳人。</mark>

《皇帝內經》一魏伯陽一葛洪一陶弘景一孫思邈

一馬和一譚峭一麻衣道者—陳希夷。

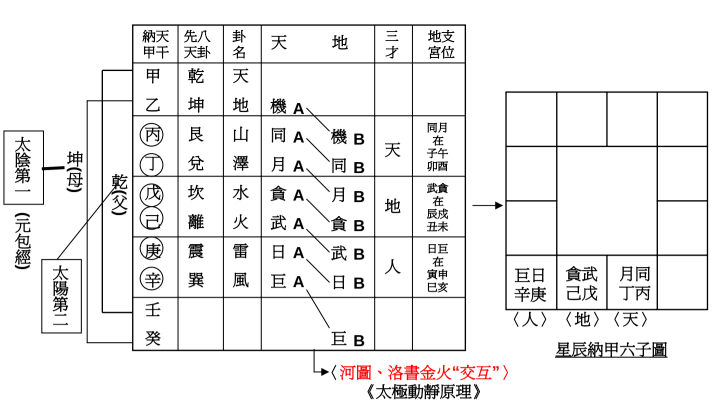
(一脈單傳到陳希夷止,陳希夷祖籍四川人,活118歲)

這是易學發展過程中十分重要卻被忽略的一支,這一支的承傳者在養生、保健、 醫藥學及科學技術的貢獻很大。(在此不述)

《4》《夢溪筆談》讚納甲之言曰:「易有納甲之法,可以推見天地胎育之理。乾納甲壬,坤納乙癸者,上下包之也。震、巽、坎、離、艮、兌納庚、辛、戊、己、丙丁者,六子生於乾坤之包中,如物之處胎甲者」。

### ◎回歸主題,看看斗數星辰。

————「六子生於乾坤之包中,如物之處胎甲者」。



#### 解釋

- 《1》<u>陳希夷曾言:「斗數之列眾星,猶大易之分八卦」。這就是其中一種證明。</u> [星辰之佈,絕對八卦有關,尚有別類說法]。
- 〈**2**〉星辰列星,內涵有"蓋天說"、"宣夜說"、"渾天說"。(三說理論)·"納甲"屬於應用的"一說"而已。在"數"的應用還有如太玄、著數.......等應用。
- 〈3〉世人都認爲紫微斗數是算命術,所以研究者都盡其所能的往算命方面去立說,一代傳一代,淪 爲風俗文化,無法用學術的角度來看待這門學問的可觀性、文化性...。也就是說算命之術,無 法微觀生命的底蘊與宏觀宇宙的生成。

請問諸位來賓,人在世間,每一個人都是從母親懷胎十個月左右的時間來到人間,誰也不例外。那懷胎近十個月的胎兒,算不算是有"生命"的——爲出生後的人之"命主人"!如果是!那胎內的要不要研究?未生前叫「先天」•(性),已生後叫「後天」•(命)。論命說運都是後天命,沒有先天命,只有先天性,故曰「性命」學說。

先天性表現於斗數的是"星辰"。(數)

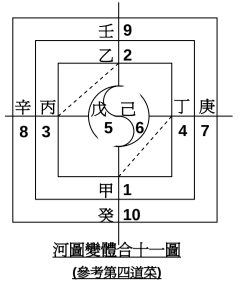
後天命表現於斗數的是"四化"。(象)

〈4〉星辰要入門,非"納甲"無法解其星之"性"。

如:乾坤生六子,坤納乙、癸,首以天機化祿,終於巨門化權。(見上面圖)

易經:首以一<mark>陰一陽謂之道。 〈道合十五向月圖〉(7+8=15)</mark>

終於陰陽不測乃謂神。〈窮神知化戊己門〉(天對地)



※斗數十干化曜的星辰,是根據"河圖變體合十一數圖"。 (見第四道菜)

如:廉A+破A=11〈在北〉 機A+梁A=11〈在南〉 同A+巨A=11〈在東〉 月A+日A=11〈在西〉 貪A+武A=11〈中央〉(窮神知化)

這是星辰的排列組合的"數據"。

因有固定,所以天上星體的運轉必有規律。

因有規律,所以四時有常,有其秩序。

因有常,所以四化不許亂"飛來飛去"。

※這十天干中的星辰・廉破在子、午、卯、酉〈天〉 其他在辰、戍、丑、未〈地〉 唯獨不出現在寅、申、巳、亥〈人〉

代表天上的星辰,在沒有人類之前,就已存在。是這樣地有序有常在運轉,這個叫做自然世界,也叫客觀世界,只有 (天對地)。然而,用此理相推,這個自然世界若存在,相當於人還沒有來到地球居住一樣。那就人而言,不也是如同人在"胎內"嗎? (父母未生時)天地的星辰就存在了。

〈5〉納甲,原來就是胎甲,人在母親 (太陰)的懷中之"胎兒",由甲到癸;當出生時,這甲到癸,搖身一變爲出生年【即生年天干】。故胎中用納甲〔星辰之真義在納甲中〕

客觀世界,非象即氣,象數之學由此而來。易經以卦言象,以數言氣。河圖、洛書是"氣",八 卦是"象",模仿自然,此三樣構成易經的基礎。

河圖、洛書都是數,表現於外在的就是氣。在河圖說陰陽,在洛書說奇偶。是陰陽不等於奇偶。如 1 + 2 = 3. 1 與 2 是河圖的一陰一陽。相加以後爲三"奇"。你說連三歲小孩都知 1 + 2 = 3. 〈數學〉。但站在哲學的數學,是不可以等於"如是"解。所謂"象數"哲學是一「數學的概念化」。〔三奇嘉會,其實就是三合,美其名而已〕白話點,數就是空間,氣就是時間,河洛給人類的感覺,就是"時空",而人就是活在時空裡。因此,學命理,不能不知河洛之理,否則白學的。

再者,八卦是象,"象"本由"數"顯。如: C + O2 = CO2 (二氧化碳),在C是1,在O2是2.(元素如河圖)相加成CO2(合成物如洛書),在卦言象稱:「二泰一需」(泰卦、需卦)。爲什麼魏伯陽能夠把納甲換成丹道?你說這是西方化學名詞,那中國四大發名的火藥,不是一種化學與科技的貢獻嗎?(六十四卦中,至少有五十二種化學名詞代號。64 - 8 = 56. 或 7 \* 8 = 56)

這個理念在表達什麼?表達四化之象是由天干化合而來的。

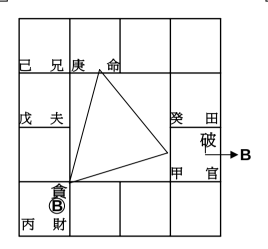
如:化祿之象是由乙、庚合來的,餘類推。

【(乙+庚)宮位】= 化禄 (象徵金)→應「空間」。(存在性)

【(巳+酉+丑)】= 化禄 ─→應「時間」(必然性)

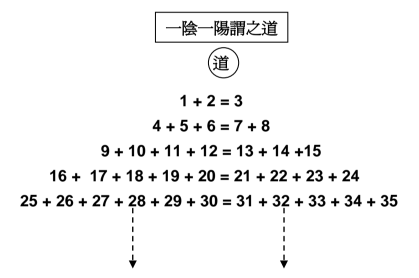
這兩種差別在哪裡?易案傳言:子曰:「聖人立象以盡意 (指天干化合) 設卦以盡情僞」。(指地支三合)

# 例 己年生 女命



解

- 〈1〉貪狼化權在財帛。
- 〈2〉化權必須看戊、癸合,戊在夫妻,癸在田宅。 合化其權在財帛宮,代表有婚姻。〈空間存在 的條件〉
- 〈3〉破軍自化權,剛好又在寅、午、戍三合火之位 置上,代表第五大限先生事業虧損。〈時間是 必然的過程〉
- ※論命記得這種方法是最簡易的,在四化應用中。



- ※這些金字塔模型數字,隱藏河洛數的變化,是「數開命運河」的前提。表現在星辰的"內涵"與"四化"的變體。不可能莫守在祿、忌一組,權、科一組的無變化應用。
- ※在伏羲未畫卦之前,留下的是"數字卦"痕跡。換言之,數字在先,八卦在後。八卦即有,象已在其中。<u>朱子</u>感嘆說:「只愁說到無言處,不信人間有古今」。易經歷千有年,誰把河洛加在易經上,朱熹也。

**\* \* \*** 

◎落"土"時,八字命——〈 $\mathbf{1}$ 〉父母未生前〈先天〉〈性〉——」二七同道。〈因緣〉 〈 $\mathbf{2}$ 〉父母已生後〈後天〉〈命〉——一六共宗。〈果報〉

(2) 太母山土後(後人)(叩) 一) 八六示。(木

命運的興衰乖順來自於胎內的十干變化〈十干胎息〉